IQRA

ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870 a 69

Iqra: Jurnal Ilmu Kependidikan dan Keislaman

Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 69-77

DOI: 10.56338/iqra.v21i1.9313

Website: https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/IQRA

Peran Ulama Qur’ani dan Implikasinya bagi Pendidikan Agama Islam

Moderatif

The Role of Qur’anic Scholars and Its Implications for Moderate Islamic

Religious Education

Nasri Bohari', Muhammad Mukhtar S?*, Muhammad Yusuf®, Mardan*
lUmver51tas Islam Negeri Alauddin Makassar Indonesia

2Sekolah Tinggi Agama Islam DDI Pinrang, Indonesia
3 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia

4 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar Indonesia

Article Info

ABSTRAK

Article history:

Received 25 Nov, 2025
Revised 15 Jan, 2026
Accepted 22 Jan, 2026

Kata Kunci:

Ulama Qur’ani, Pendidikan
Agama Islam Moderatif,
Nilai-Nilai Qur’ani

Keywords
Qur’anic scholars, moderate

Islamic religious education,
Qur’anic values

Penelitian ini mengkaji peran ulama Qur’ani dan implikasinya terhadap
penguatan Pendidikan Agama Islam moderatif. Ulama Qur’ani dipahami
sebagai figur yang tidak hanya menguasai teks Al-Qur’an secara mendalam,
tetapi juga mampu menerjemahkan nilai-nilai ilahiah ke dalam realitas sosial
dengan sikap moderat, bijaksana, dan penuh kasih sayang. Melalui metode
studi pustaka, penelitian ini menelaah literatur tafsir, karya ulama, serta
penelitian kontemporer untuk menggali karakter ulama Qur’ani dan
relevansinya bagi pendidikan modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
ulama Qur’ani berperan sebagai pendidik inklusif yang menjembatani idealitas
teks dan kebutuhan masyarakat majemuk. Nilai-nilai Qur’ani seperti
tawassuth, tawazun, tasamuh, dan i‘tidal dapat diintegrasikan ke dalam
kurikulum, metode pedagogis, dan kultur lembaga pendidikan untuk
membentuk peserta didik yang berakhlak, toleran, dan berwawasan luas.
Penelitian ini menegaskan bahwa penguatan peran ulama Qur’ani merupakan
strategi penting dalam membangun pendidikan Islam yang moderatif, adaptif,
dan relevan dalam menghadapi tantangan radikalisme serta intoleransi di era
global.

ABSTRACT

This study examines the role of Qur’anic scholars and its implications for
strengthening moderate Islamic Religious Education (PAI). Qur’anic scholars are
understood as figures who not only master the text of the Qur’an deeply but are also
able to translate divine values into social reality with a moderate, wise, and
compassionate attitude. Using a library research method, this study reviews tafsir
literature, hadith sources, classical and contemporary scholarly works to explore the
characteristics of Qur’anic scholars and their relevance to modern education. The
findings show that Qur’anic scholars serve as inclusive educators who bridge the
ideality of the text with the needs of a diverse society. Qur’anic values such as
tawassuth, tawazun, tasamuh, and i‘tidal can be integrated into curricula, pedagogical
methods, and institutional culture to shape learners who are ethical, tolerant, and
broad-minded. This research affirms that strengthening the role of Qur’anic scholars
is a crucial strategy in developing Islamic education that is moderate, adaptive, and
relevant in addressing radicalism and intolerance in a globalized era.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

©00

*Corresponding Author:
Muhammad Mukhtar S

Sekolah Tinggi Agama Islam DDI Pinrang
Email Corresponding Author: muh.mukhtar7@gmail.com



https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/IQRA
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:muh.mukhtar7@gmail.com

70 a ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870

LATAR BELAKANG

Dalam konteks pendidikan Agama Islam di Indonesia, terdapat kecenderungan yang
mengkhawatirkan terkait fenomena radikalisasi yang semakin marak. Penelitian ini bertujuan untuk
menyoroti peran Ulama Qur’ani dalam mengembangkan pendidikan agama Islam moderatif sebagai
respons terhadap tantangan ini. Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk menciptakan
pendidikan yang tidak hanya mendorong pemahaman yang mendalam terhadap ajaran Islam, tetapi
juga membangun karakter moderat di kalangan umat. Dengan kata lain, pendidikan agama Islam perlu
diarahkan untuk mendukung moderasi, menghindari ekstremisme, dan mempromosikan nilai-nilai
toleransi dan inklusi yang lebih luas dalam masyarakat.

Salah satu alasan utama untuk melakukan penelitian ini adalah dampak dari radikalisasi yang
sudah sangat terasa di masyarakat. Kegiatan intoleransi dan ekstremisme telah merusak citra Islam
sebagai agama yang damai dan toleran. Penelitian oleh Saputra dan Mubin menyoroti perlunya
pendidikan agama Islam yang adaptif dalam menghadapi fenomena radikalisasi di Indonesia (Saputra
& Mubin, 2021). Mereka mencatat bahwa kurikulum pendidikan agama harus mampu menjawab
tantangan radikalisasi dengan menekankan pada nilai-nilai moderat. Ini sejalan dengan peran ulama
yang diharapkan dapat memberikan arahan dan pembelajaran yang mendukung hal tersebut.

Di sisi lain, Ulama Qur’ani memiliki kapasitas unik untuk merespons tantangan ini secara
efektif. Mereka tidak hanya mengajarkan teks-teks suci tetapi juga konteks dan interpretasi yang
relevan dengan kebutuhan zaman. Meskipun referensi yang digunakan di sini oleh Nuryana et al. tidak
secara langsung berkaitan dengan pendidikan agama, penting untuk dicatat bahwa lembaga pendidikan
dalam situasi krisis perlu beradaptasi dan mengambil peran dalam menjawab kebutuhan masyarakat
(Nuryana et al., 2023). Aspek lain yang penting untuk dicermati adalah urgensi untuk merancang
kurikulum pendidikan yang tidak hanya berfokus pada intelektual tetapi juga pada aspek sosial dan
emosional yang mencakup pengembangan pribadi peserta didik. Penelitian mengenai pengembangan
kurikulum dalam konteks kesehatan dan pembelajaran memang harus mempertimbangkan kebutuhan
emosional dan sosial peserta didik (Giuliani et al., 2020).

Pemilihan objek penelitian ini sangatlah logis dan berasal dari beberapa pertimbangan akademis
yang relevan. Salah satu alasan utama adalah adanya urgensi terkait dengan fenomena radikalisasi dan
ekstremisme yang semakin meningkat di kalangan generasi muda, yang membutuhkan penanganan
serius dalam pendidikan agama. Pendidikan agama yang moderat diharapkan dapat membentuk
karakter dan nilai-nilai Iuhur di kalangan siswa, mempersiapkan mereka untuk menjadi bagian dari
masyarakat yang toleran dan inklusif. Oleh karena itu, ulama yang berpegang pada pemahaman
Qur’ani sangat penting untuk memberikan bimbingan serta wacana yang konstruktif dalam proses
pendidikan ini (Saputra & Mubin, 2021; Suprapto, 2020).

Dari sudut pandang teoritis, pendidikan Islam memiliki akar yang mendalam dalam etika dan
moral yang dapat diaplikasikan untuk menciptakan karakter yang diharapkan. Jai et al. menyatakan
bahwa pendidikan agama Islam mempunyai peran penting dalam membentuk karakter siswa yang jujur
dan bertanggung jawab (Jai et al., 2020). Pendidikan ini tidak hanya berfungsi untuk mentransmisikan
pengetahuan, tetapi juga membangun kedalaman spiritual dan moral yang menjadi landasan dalam
membentuk suatu masyarakat yang harmonis. Oleh karena itu, peran ulama sebagai figur panutan
dalam pengajaran nilai-nilai agama Islam moderat menjadi krusial.

Lebih jauh, aspek pengembangan kurikulum juga menjadi perhatian penting dalam studi ini.
Seiring dengan perubahan sosial dan banyaknya tantangan yang dihadapi oleh generasi muda saat ini,
ulama Qur’ani perlu terlibat aktif dalam upaya pengembangan kurikulum pendidikan agama Islam
yang mengintegrasikan prinsip-prinsip moderasi dan toleransi beragama. Penelitian yang dilakukan
oleh Suprapto menunjukkan bahwa integrasi moderasi beragama dalam pengembangan kurikulum
dapat menghasilkan materi yang lebih relevan dan adaptif terhadap kebutuhan masyarakat (Suprapto,
2020). Selain itu, Mansir menekankan pentingnya menghasilkan generasi yang tidak hanya bermoral
tetapi juga cerdas, mampu berinteraksi secara kompeten di dalam masyarakat yang semakin plural dan
multikultural (Mansir, 2021)

Melalui penekanan pada peran ulama Qur’ani, penelitian ini membawa perspektif baru dalam
memahami dinamika interaksi antara nilai-nilai agama dengan isu-isu sosial yang berkembang. Alasan
pemilihan objek ini mencerminkan kesadaran akan kebutuhan untuk mendidik generasi yang tidak
hanya paham agama tetapi juga mampu menanggapi tantangan zaman dengan cara yang konstruktif,
selaras dengan pemikiran santri dan ulama (Sodikin & Ma’arif, 2021)

IQRA, Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 69-77



IQRA ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870 a 71

Selain itu, aspek keberagaman yang ada dalam masyarakat Indonesia, serta fenomena yang
terjadi di Aceh, membuat peran ulama dan pesantren juga sangat relevan dalam konteks pendidikan
moderat (Anzaikhan, 2021; Fitriah, 2020). Penelitian ini juga berupaya memperluas pemahaman
tentang bagaimana kurikulum pendidikan agama Islam harus disusun agar sesuai dengan konteks lokal
tanpa mengabaikan pendekatan universal yang diajarkan dalam Islam.

Dengan melihat berbagai alasan di atas, penelitian tentang Peran Ulama Qur’ani dan
Implikasinya bagi Pendidikan Agama Islam Moderatif menjadi fokus yang sangat penting untuk
menjawab tantangan global dan lokal, sekaligus memberikan sumbangsih dalam mewujudkan
masyarakat yang lebih saling menghargai dan demokratis.

Dalam konteks hubungan dan keterkaitan antara Ulama Qur’ani dan Pendidikan Agama Islam
Moderatif, terdapat beberapa perspektif teoritis yang membantu menjelaskan bagaimana kedua variabel
ini saling berinteraksi dan mendukung satu sama lain. Pemilihan ulama Qur’ani sebagai objek dalam
penelitian ini sangatlah strategis karena adanya peran fundamental yang dimainkan oleh ulama dalam
memberikan arahan dan pembinaan kesadaran spiritual yang moderat di kalangan masyarakat.

Pertama, ulama Qur’ani berfungsi sebagai pengajar dan penafsir ajaran agama yang
berlandaskan pada pemahaman yang mendalam terhadap Al-Qur’an. Dalam hal ini, interpretasi yang
dikembangkan oleh ulama dapat memengaruhi pengembangan kurikulum pendidikan agama Islam
yang moderat. Menurut Suprapto, pengembangan kurikulum harus melibatkan nilai-nilai moderasi
beragama yang dapat berfungsi sebagai jembatan antara ajaran agama dan tantangan modernitas
(Suprapto, 2020). Ketika ulama Qur’ani mengadopsi pendekatan ini dalam pendidikan, mereka
menyediakan narasi dan kerangka referensi yang relevan dengan konteks masyarakat Indonesia yang
multikultural.

Kedua, keterkaitan ini juga dapat dilihat dari sifat inklusif yang dijunjung oleh pendidikan
agama Islam moderatif. Dalam studi yang dilakukan oleh Yasin dan Rahmadian, disebutkan bahwa
pendidikan yang berbasis pada moderasi dan toleransi merupakan respons yang penting dalam
menghadapi tantangan pluralisme agama (Yasin & Rahmadian, 2024). Oleh karena itu, ulama yang
berpegang pada pemahaman Qur’ani diharapkan mampu mendidik masyarakat untuk memahami dan
menghargai perbedaan, yang menjadi landasan penting dalam pendidikan Islam moderatif.

Selanjutnya, integrasi nilai-nilai moderasi dalam kurikulum pendidikan agama Islam bisa efektif
dalam meningkatkan pemahaman siswa tentang nilai perdamaian dan kerukunan beragama. Dalam hal
ini, ulama Qur’ani berperan dalam menyampaikan ajaran Islam yang mengedepankan harmoni atau
persatuan di antara umat manusia, sebagai fondasi dalam pendidikan karakter. Dengan demikian,
kurikulum yang dikembangkan dalam kerangka moderatisme tidak hanya menekankan pada aspek
kognitif, tetapi juga membangun interaksi sosial yang lebih baik di antara siswa dari latar belakang
yang beragam (Suprapto, 2020)

Di samping itu, kontribusi ulama Qur’ani tidak hanya terbatas pada pengajaran di kelas, tetapi
juga dalam pembinaan karakter yang lebih luas. Pendidikan karakter yang ditanamkan melalui ajaran
ulama memiliki peranan penting dalam membentuk generasi muda yang tidak hanya cerdas secara
intelektual, tetapi juga kaya nilai-nilai agama dan moral. Sebagaimana diungkapkan oleh Yasin dan
Rahmadian, pentingnya pemahaman nilai moderasi dalam pendidikan agama untuk menghadapi
tantangan masyarakat yang semakin kompleks tidak bisa diremehkan (Yasin & Rahmadian, 2024).

Oleh karena itu, hubungan antara ulama Qur’ani dan pendidikan agama Islam moderatif secara
teoritis dapat diuraikan dalam kerangka penguatan nilai-nilai moderasi yang diintegrasikan dalam
kurikulum pembelajaran. Dengan peran ulama sebagai pendidik yang mengedepankan prinsip-prinsip
toleransi dan kerukunan, pendidikan agama Islam menjadi wahana strategis dalam menciptakan
masyarakat yang lebih harmonis dan beradab.

Kebaruan dari penelitian ini terletak pada integrasi perspektif moderasi dalam pendidikan agama
Islam yang diangkat melalui peran ulama Qur’ani. Meskipun berbagai penelitian telah diselenggarakan
tentang pendidikan agama dan peranan ulama, penelitian ini menekankan pada pendekatan khusus
yang menggabungkan pemahaman mendalam terhadap Al-Qur’an dan relevansi teks-teks tersebut
dalam konteks kekinian. Studi ini bertujuan untuk menggali bagaimana ulama Qur’ani dapat
berkolaborasi dalam merespons tantangan radikalisasi, intoleransi, dan pluralisme di dalam masyarakat
modern.

Melalui pendekatan ini, penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis yang
memperkuat hubungan antara pendidikan agama dengan konteks sosial yang kompleks, serta
menawarkan model pedagogis yang inklusif dan moderat, menuju generasi yang lebih toleran dan




72 a ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870

terbuka (Yasin & Rahmadian, 2024). Penelitian ini juga membedakan dirinya dari karya sebelumnya
dengan fokus pada karakteristik pendidikan agama Islam yang modern sekaligus tetap berpegang pada
nilai-nilai Qur’ani yang autentik (Suprapto, 2020; Yasin & Rahmadian, 2024).

Penelitian ini bermanfaat untuk memperkuat pengembangan pendidikan Islam moderatif melalui
pemanfaatan nilai-nilai yang direpresentasikan ulama Qur’ani, seperti moderasi, keseimbangan,
toleransi, dan keadilan, yang dapat diintegrasikan ke dalam kurikulum, metode pembelajaran, dan
kultur lembaga pendidikan. Penelitian ini juga membantu mendorong terbentuknya peserta didik yang
berakhlak mulia dan mampu hidup harmonis dalam masyarakat majemuk. Adapun tujuannya adalah
mengkaji peran ulama Qur’ani sebagai pendidik inklusif serta merumuskan integrasi nilai-nilai Qur’ani
dalam pendidikan untuk mencegah ekstremisme dan membangun karakter moderat.

Dengan mengaitkan antara peran ulama Qur’ani dengan pendidikan agama Islam moderatif,
penelitian ini tidak hanya akan menawarkan solusi untuk berbagai tantangan pendidikan saat ini tetapi
juga memberikan sumbangsih bagi pembentukan masyarakat yang lebih adil dan harmonis di masa
depan.

METODE

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka (library research) sebagaimana dijelaskan
oleh Sutrisno Hadi dengan fokus pada kajian konseptual serta analisis terhadap Peran Ulama Qur’ani
dan Implikasinya bagi Pendidikan Agama Islam Moderatif (Sutrisno Hadi, 2007). Data penelitian
dihimpun dari sumber primer dan sekunder, meliputi ayat-ayat Al-Qur’an, karya para ulama, jurnal
ilmiah, buku-buku pendidikan, serta dokumen kurikulum. Teknik analisis yang digunakan adalah
deskriptif-analitis dan tematik (maudhu’i), yakni dengan menghimpun dan mengelompokkan ayat-ayat
serta literatur yang relevan dengan tema penelitian, kemudian mengkajinya untuk menggali nilai-nilai
pendidikan yang sesuai. Hasil analisis tersebut selanjutnya dihubungkan dengan Implikasinya bagi
Pendidikan Agama Islam Moderatif.

HASIL DAN DISKUSI
Kajian Linguistik Istilah ‘Ulama’, ‘Ilm, dan Hikmah

Secara etimologis, kata “ulama” berasal dari bahasa Arab yaitu “‘ulama’™ yang merupakan
bentuk jamak dari kata “alim” yang berarti orang yang mengetahui  atau memiliki
pengetahuan. Dengan demikian, ulama secara harfiah berarti orang-orang yang mengetahui
atau berilmu. Para ahli bahasa menyebutkan bahwa bentuk jamak ini merujuk pada tiga orang
atau lebih yang memiliki pengetahuan, meskipun tidak harus mendalam. Pengetahuannya pun
tidak secara eksklusif terbatas pada pengetahuan agama, juga mencakup ilmu-ilmu lainnya yang
bermanfaat bagi umat manusia. Al-Qur’an memuat referensi mengenai konsep ulama. Istilah
“ulama” yang berasal dari akar kata ‘ain-lam-mim-alif-hamzah, dalam bentuk plural “‘ulama’”,
hanya muncul dua kali dalam Al-Qur’an. Pertama, dalam surah al-Syu‘ara’ ayat 197, dan kedua,
dalam surah Fathir ayat 28 (Shihab, 2016).

Istilah ‘ulama’ mencakup aspek keilmuan (‘ilm) dan hikmah (kebijaksanaan), yang merujuk
pada kemampuan mereka dalam mengintegrasikan pengetahuan dengan praktik kehidupan nyata.
Dalam konteks ini, ‘i/m tidak hanya sekadar akumulasi informasi teoretis, tetapi juga mencakup
pemahaman mendalam terhadap realitas sosial dan spiritual yang berpijak pada wahyu ilahi. Sementara
itu, hikmah merepresentasikan kemampuan menerapkan ilmu secara proporsional, adil, dan penuh
kebijaksanaan sesuai dengan tuntutan konteks dan zaman. Dalam Al-Qur’an, kedua konsep ini saling
melengkapi: ‘i/m menggambarkan pengetahuan yang bersumber dari wahyu dan akal, sedangkan
hikmah merepresentasikan kebijaksanaan dalam mengaplikasikan ilmu tersebut secara kontekstual.

Dengan demikian, seorang ‘a@lim bukan hanya cendekiawan yang menguasai teks-teks
keagamaan, tetapi juga sosok yang mampu mentransformasikan ilmu menjadi tindakan yang membawa
kemaslahatan bagi masyarakat (Hayati et al., 2024). Istilah ini tidak hanya menunjukkan penguasaan
ilmu agama, tetapi juga keterlibatan aktif dalam memelihara nilai-nilai moral, sosial, dan etika, serta
berperan sebagai agen peradaban yang menjaga harmoni antara wahyu dan realitas empiris.

Oleh karena itu, ulama diharapkan memiliki kedalaman spiritual, ketajaman intelektual, serta
kemampuan analitis yang tepat guna dalam menghadapi kompleksitas tantangan zaman modern
(Kertayasa et al., 2021). Mereka berfungsi sebagai penyeimbang antara rasionalitas ilmiah dan intuisi
spiritual, yang keduanya menjadi landasan penting bagi kematangan intelektual sekaligus keutuhan

IQRA, Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 69-77



IQRA ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870 a 73

moral seorang ulama. Al-Qur’an secara eksplisit menyebutkan term ‘ulama’, seperti dalam QS. Al-
Fathir: 28

Term ‘ulama’ secara eksplisit hanya disebut satu kali dalam QS. Fathir ayat 28: (Sesungguhnya
yang takut kepada Allah di antara hamba-hamba-Nya hanyalah ulama). Ayat ini menempatkan ulama
pada posisi eksklusif, di mana ketakutan (khauf) sejati muncul sebagai hasil dari ‘ilm mendalam
tentang qudrah (kekuasaan) dan ’adalah (keadilan) Ilahi.

Ayat tetrsebut menegaskan bahwa ulama adalah orang-orang yang memiliki pengetahuan dan
ketakwaan (Habibullah, 2024; Palahuddin, 2022). Kedua ayat tersebut menggambarkan bahwa ilmu
dan ketakwaan merupakan dua unsur yang tak terpisahkan dalam konstruksi keulamaan: pengetahuan
tanpa ketakwaan akan kehilangan arah moral, sedangkan ketakwaan tanpa ilmu berisiko terjebak dalam
fanatisme yang sempit. Konteks ayat-ayat ini menunjukkan tingginya kedudukan ulama dalam
masyarakat Islam dan pentingnya pendidikan serta penguasaan ilmu dalam melaksanakan tugas
keulamaan tersebut (Mimar & Seva, 2024)

Konsep Ulama dalam Al-Qur’an: Makna, Karakteristik, Etos Keilmuan, Amanah Etis

Dalam konteks Al-Qur’an, ulama diidentifikasi sebagai individu yang memiliki pengetahuan
mendalam tentang ajaran Islam dan mampu menerapkannya dalam konteks kehidupan sehari-hari.
Makna ulama, sebagaimana terimplikasi dalam berbagai ayat Al-Qur’an, mencakup sifat-sifat seperti
kearifan, kebijaksanaan, dan kemampuan untuk memberikan petunjuk yang tepat kepada umat. Al-
‘Ankabut: 46, misalnya, memberikan penckanan pada pentingnya dialog dan pemahaman antaragama,
menunjukkan bahwa ulama memiliki tanggung jawab moral untuk menciptakan pemahaman yang lebih
baik di antara orang-orang dari latar belakang yang berbeda (Ali, 2023). Hal ini menjadikan
karakteristik ulama tidak hanya sebagai pengajar, tetapi juga sebagai jembatan yang menghubungkan
antara nilai-nilai spiritual dan tantangan sosial yang dihadapi masyarakat saat ini.

Etos keilmuan ulama Qur’ani juga sangat terkait dengan komitmen mereka untuk belajar dan
mengajar. Dalam konteks Al-Qur'an, khususnya dalam surah Al-Mujadilah: 11, ada penekanan pada
orang-orang yang beriman dan berilmu yang akan mendapatkan kedudukan yang lebih tinggi di sisi
Allah. Hal ini menunjukkan bahwa etos keilmuan bukan hanya tentang pengejaran pengetahuan, tetapi
juga tentang tanggung jawab sosial untuk mendukung perkembangan masyarakat (Nuryana et al.,
2023). Ulama yang berpegang pada prinsip-prinsip Qur’ani harus selalu siap mengeksplorasi dan
mengembangkan pengetahuan mereka dalam konteks yang relevan, dengan tujuan untuk memberikan
kontribusi yang positif bagi kemaslahatan umat.

Dalam hal amanabh etis, ulama Qur’ani diharuskan untuk memegang prinsip kejujuran, integritas,
serta komitmen untuk menyampaikan kebenaran sesuai dengan ajaran Islam. Kepercayaan ini menjadi
landasan bagi ulama dalam menjalankan tugas dan tanggung jawab mereka, dan harus diterapkan baik
dalam pengajaran maupun dalam interaksi sosial. Al-Qur'an, dalam surah An-Nahl: 90, menekankan
pada keadilan, kebaikan, dan pengembangan hubungan baik antara sesama manusia. Dengan demikian,
ulama memiliki amanah etis untuk menanamkan nilai-nilai ini ke dalam proses pendidikan dan
bimbingan yang mereka berikan kepada masyarakat, dengan harapan dapat menciptakan generasi yang
tidak hanya berpengetahuan, tetapi juga berintegritas dan bertanggung jawab (Palahuddin, 2022;
Recker et al., 2022).

Nilai-nilai Keulamaan Qur’ani yang Relevan bagi Pendidikan Islam Moderatif

Tujuan pendidikan Islam moderatif adalah untuk membangun karakter peserta didik yang
berlandaskan pada nilai-nilai Qur’ani, yang mencakup aspek spiritual, moral, dan sosial. Nilai-nilai
keulamaan yang terdapat di dalam Al-Qur’an memberikan landasan yang kokoh bagi pendidikan yang
menekankan pada konsep moderasi. Salah satu nilai keulamaan yang sangat relevan adalah prinsip
toleransi, di mana umat Islam diajarkan untuk saling menghormati dan berinteraksi dengan baik,
bahkan kepada mereka yang berbeda keyakinan. Dalam konteks pendidikan, prinsip ini dapat
diterapkan untuk menanamkan rasa saling menghargai dan pengertian di antara siswa dari berbagai
latar belakang, sehingga menciptakan atmosfer pendidikan yang kooperatif dan inklusif (Sodikin &
Ma’arif, 2021).

Karakteristik dan etos keilmuan ulama Qur’ani juga memainkan peran penting dalam
membentuk pendidikan Islam moderatif. Al-Qur’an tidak hanya mendorong penguasaan ilmu
pengetahuan, tetapi juga menekankan pentingnya niat yang tulus dalam menyampaikan dan
mengamalkan pengetahuan. Hal ini terlihat dalam Surah Al-Imran ayat 79 yang menegaskan bahwa




74 a ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870

seseorang yang mirip dengan ulama adalah mereka yang mampu mengamalkan ilmunya untuk
kebaikan masyarakat. Dalam praktik pendidikan, ini menuntut para pendidik untuk tidak hanya
mengajarkan teori, tetapi juga mengintegrasikan nilai-nilai etis dan moral dalam setiap aspek
pembelajaran. Dengan cara ini, ulama yang berkomitmen pada nilai-nilai Qur’ani dapat berfungsi
sebagai teladan bagi peserta didik, menginspirasi mereka untuk mengembangkan karakter yang berbudi
pekerti tinggi dan etika yang kuat (Sodikin & Ma'arif, 2021; Suprapto, 2020)

Lebih jauh, amanah etis yang diemban oleh ulama Qur’ani menjadi landasan bagi pembentukan
pendidikan yang menekankan kejujuran, integritas, dan tanggung jawab sosial. Al-Qur’an
menggarisbawahi bahwa ilmu harus digunakan untuk kebaikan dan tidak boleh disalahgunakan. Dalam
konteks pendidikan, pesan ini mengajak para pendidik untuk mendorong siswa agar tidak hanya fokus
pada pencapaian akademis semata, tetapi juga untuk mengimplementasikan nilai-nilai positif dalam
kehidupan sehari-hari mereka. Pengintegrasian nilai-nilai ini dalam kurikulum pendidikan agama Islam
diharapkan mampu membentuk individu yang tidak hanya cerdas secara kognitif, tetapi juga memiliki
kepekaan sosial dan moral yang tinggi, sehingga menjadi agen perubahan yang dapat menyebarkan
nilai-nilai moderasi dan toleransi di dalam masyarakat (Muhammad & Kerwanto, 2023; Mukhtar.S,
2018; Putra, 2023)

Implikasi Konsep Ulama Qur’ani terhadap Pengembangan PAI Moderatif

Implikasi konsep ulama Qur’ani terhadap pengembangan Pendidikan Agama Islam (PAI)
moderatif sangat signifikan dan beragam. Ulama Qur’ani yang memiliki pemahaman mendalam
mengenai teks-teks suci Al-Qur’an tidak hanya berperan sebagai pengajar, tetapi juga sebagai teladan
yang memperkuat nilai-nilai moderat dalam pendidikan. Salah satu implikasinya adalah penekanan
pada metodologi pengajaran yang inklusif dan dialogis, sehingga siswa dapat memahami dan
mengaplikasikan ajaran Islam dalam konteks kehidupan yang penuh dengan perbedaan. Seperti yang
dinyatakan oleh Sodikin dan Ma'Arif, pendidikan yang mengintegrasikan nilai-nilai moderat akan
menciptakan lingkungan belajar yang lebih mendukung keragaman dan toleransi (Sodikin & Ma'arif,
2021). Meluasnya pengertian tersebut di kalangan pendidik PAI dapat menjadi langkah awal dalam
menumbuhkan pemahaman yang lebih menyeluruh tentang pluralisme dalam masyarakat (Hariyadi et
al., 2022).

Konsep ulama Qur’ani juga sangat berperan dalam mengedepankan nilai-nilai kemanusiaan dan
keadilan sosial dalam kurikulum PAI. Dalam konteks ini, pendidikan tidak hanya dipandang sebagai
transfer pengetahuan, tetapi juga sebagai upaya untuk membentuk karakter siswa yang menghargai
keadilan, kesetaraan, dan solidaritas. Penerapan nilai-nilai ini dapat dilihat dalam pendidikan akhlak
yang ditekankan dalam Al-Qur'an, terutama mengenai perlunya sikap rendah hati, kasih sayang, dan
kepedulian terhadap sesama. Seperti yang ditunjukkan dalam penelitian oleh Hidayati dan Musnandar,
implementasi metode pembelajaran berdasarkan nilai-nilai rahmatan lil alamin dapat meningkatkan
penghayatan nilai-nilai kemanusiaan dalam kurikulum (Hidayati & Musnandar, 2022). Dengan
demikian, ulama Qur’ani dapat memberikan pengaruh positif yang kuat dalam menangani tantangan
sosial yang ada, terutama di lingkungan pendidikan.

Selain itu, ulama Qur’ani dapat mendukung pengembangan kurikulum PAI yang inovatif dan
responsif terhadap perubahan zaman. Dalam hal ini, pendekatan yang lebih progresif dan adaptif
diperlukan untuk mengatasi masalah-masalah kontemporer, seperti radikalisasi agama dan intoleransi.
Pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai Qur’ani dan diajarkan oleh ulama yang mengedepankan
moderatisme diharapkan dapat mengarahkan siswa untuk menjadi agen perubahan yang proaktif dalam
masyarakat. Sebagaimana diuraikan oleh Suprapto, ada kebutuhan untuk mengembangkan kurikulum
yang mampu menjawab tantangan zaman dengan pendekatan yang inovatif dan berbasis nilai
(Suprapto, 2020). Implikasi ini menunjukkan pentingnya kolaborasi antara ulama dan pendidik dalam
pengembangan kurikulum yang relevan dan mencerminkan kebutuhan sosial saat ini, agar PAI bisa
menjadi alat yang efektif dalam mendidik generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga bijaksana dan
mampu berkontribusi secara positif di lingkungan yang multikultural.

Analisis Relevansi Ulama Qur’ani dalam Konteks Tantangan PAI Era Digital

Analisis relevansi ulama Qur’ani dalam konteks tantangan Pendidikan Agama Islam di era
digital mengungkapkan betapa pentingnya peran mereka dalam membentuk pendidikan yang responsif
terhadap perkembangan teknologi dan informasi saat ini. Ulama Qur’ani menjadi garda depan dalam
menyebarkan pemahaman yang mendalam tentang Al-Qur’an dan mengadaptasi ajaran Islam ke dalam

IQRA, Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 69-77



IQRA ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870 a 75

konteks digital. Di era di mana informasi dapat dengan mudah diakses dan dibagikan, tantangan bagi
pendidik Islam adalah untuk memastikan bahwa pendekatan yang diambil tetap sesuai dengan ajaran
Islam yang moderat dan toleran, sambil juga memanfaatkan alat digital sebagai sarana pendidikan yang
efektif (Sodikin & Ma'arif, 2021). Sebagaimana dinyatakan oleh Sodikin dan Ma'Arif, integrasi nilai
moderat dalam pembelajaran PAI dapat membantu mahasiswa dalam menghadapi tantangan pluralisme
dan radikalisasi yang semakin meningkat (Mukhtar S, 2024; Sodikin & Maarif, 2021).

Ulama Qur’ani, melalui keahlian mereka, berperan dalam mengembangkan kurikulum yang
tidak hanya relevan dengan konteks kontemporer, tetapi juga tetap berpegang pada prinsip-prinsip
Qur’ani yang bermartabat. Pernyataan Hidayati dan Musnandar menekankan perlunya penerapan
metode pembelajaran yang fleksibel dan responsif terhadap kebutuhan generasi yang dibesarkan dalam
lingkungan digital (Mishra & Mishra, 2020; Rasyid, 2021). Di sini, ulama dapat berkolaborasi dengan
praktisi pendidikan untuk mengintegrasikan teknologi digital dengan cara yang dapat membantu siswa
mengenali dan memahami ajaran Islam dengan lebih baik. Hal ini penting, mengingat tantangan
disinformasi dan ekstremisme yang bisa muncul di dunia maya.

Selain itu, di era digital, ulama Qur’ani dapat memainkan peran penting dalam meningkatkan
literasi media dan digital di kalangan siswa. Menurut penelitian oleh Palahuddin, upaya pendidikan
PAI perlu diarahkan untuk membekali siswa dengan keterampilan kritis yang memungkinkan mereka
untuk menilai informasi dari sumber-sumber digital dengan bijaksana (Palahuddin, 2022). Dengan
memberdayakan siswa untuk dapat mengakses dan menyaring informasi yang benar, serta memahami
konteks ajaran Islam yang sebenarnya, ulama berkontribusi dalam menciptakan generasi yang tidak
hanya paham agamanya, tetapi juga memiliki pemahaman yang luas mengenai isu-isu global dan lokal
yang relevan. Oleh karena itu, tindakan ulama Qur’ani dalam mengembangkan PAI di era digital harus
disertai dengan pemahaman yang mendalam tentang tantangan dan peluang yang ada dalam dunia
digital, menjadikan mereka sebagai penghubung antara ajaran agama dan kebutuhan masyarakat
kontemporer.

KESIMPULAN

Ulama Qur’ani merupakan figur yang tidak hanya menguasai teks Al-Qur’an secara
mendalam, tetapi juga mampu menghadirkan nilai-nilai ilahiah ke dalam realitas sosial dengan
penuh kebijaksanaan, kasih sayang, dan keadilan. Karakter ulama semacam ini tercermin dari
integritas moral, keluasan ilmu, ketajaman spiritual, serta komitmen mereka dalam menjaga
kemurnian ajaran Islam sambil tetap adaptif terhadap dinamika zaman. Dalam konteks
pendidikan Agama Islam moderatif, ulama Qur’ani berperan sebagai role model yang
menampilkan sosok pendidik yang inklusif, dialogis, dan berorientasi kemaslahatan. Mereka menjadi
jembatan antara idealitas teks dan realitas sosial, sekaligus penuntun umat dalam memahami agama
secara seimbang menghindarkan ekstremisme, intoleransi, dan sikap keberagamaan yang kaku.

Implikasi keberadaan ulama Qur’ani bagi pendidikan Islam moderatif sangat signifikan. Nilai-
nilai Qur’ani yang mereka representasikan, seperti tawassuth (moderat), tawazun (seimbang), tasamuh
(toleran), dan i’tidal (adil), dapat diintegrasikan ke dalam kurikulum, metode pedagogis, dan kultur
lembaga pendidikan. Hal ini mendorong lahirnya proses pembelajaran yang tidak hanya menekankan
penguasaan kognitif, tetapi juga pembentukan karakter dan akhlak mulia. Kehadiran ulama Qur’ani
berkontribusi pada pengembangan peserta didik yang memiliki pemahaman agama yang mendalam
sekaligus mampu berinteraksi secara konstruktif dalam masyarakat yang majemuk.

IMPLIKASI

Secara teoritis, penelitian ini memperkuat konsep Ulama Qur’ani sebagai figur berotoritas yang
tidak hanya menguasai teks keagamaan, tetapi juga mampu menerjemahkan nilai-nilai Qur’ani secara
kontekstual, humanis, dan moderat. Temuan ini menambah wawasan dalam pengembangan teori
Pendidikan Agama Islam moderatif dengan menegaskan bahwa nilai tawasuth, tasamuh, keadilan, dan
hikmah menjadi fondasi penting bagi konstruksi kurikulum dan paradigma pembelajaran yang inklusif.

Secara praktis, penelitian ini memberikan arah bagi penguatan peran guru PAI sebagai
representasi Ulama Qur’ani melalui keteladanan akhlak, keluasan wawasan, dan kemampuan
menyampaikan ajaran agama secara dialogis. Implikasi praktis lainnya meliputi integrasi nilai-nilai
moderasi beragama dalam kurikulum, metode pembelajaran, dan program literasi keagamaan yang
lebih kontekstual. Lembaga pendidikan dapat mengembangkan pelatihan guru tentang moderasi,




76 a ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870

manajemen keragaman, serta tafsir tematik agar nilai-nilai Qur’ani dapat terinternalisasi secara efektif.
Hasil penelitian ini dapat dijadikan dasar dalam penyusunan kebijakan pendidikan yang lebih inklusif,
humanis, dan responsif terhadap potensi radikalisme, sehingga pendidikan Islam mampu melahirkan
generasi yang berkarakter moderat dan berwawasan luas.

BATASAN

Kajian ini sangat bergantung pada sumber pustaka sehingga kedalaman analisis ditentukan oleh
ketersediaan literatur yang dapat diakses. Beragamnya penafsiran ulama terhadap konsep ulama
Qur’ani juga membatasi penelitian untuk menghasilkan definisi yang sepenuhnya universal. Selain itu,
penelitian ini tidak menggunakan data lapangan sehingga belum mampu menggambarkan praktik
implementasi moderasi beragama secara empiris di lembaga pendidikan. Variasi konteks sosial-budaya
yang mempengaruhi peran ulama juga tidak dikaji secara luas. Analisis implikasi yang diberikan
bersifat konseptual schingga efektivitasnya dalam praktik belum terukur. Di samping itu, fokus
penelitian yang lebih menonjolkan perspektif keagamaan membuat aspek pedagogis modern belum
tergarap secara mendalam.

REKOMENDASI

Penelitian selanjutnya disarankan untuk memperluas pendekatan dengan menggabungkan studi
pustaka dan penelitian lapangan agar gambaran peran ulama Qur’ani dalam praktik pendidikan
moderatif dapat terlihat lebih konkret. Peneliti berikutnya juga perlu menggali lebih banyak sumber
klasik dan kontemporer sehingga pemaknaan terhadap konsep ulama Qur’ani menjadi lebih
komprehensif.

DAFTAR PUSTAKA

Ali, A. (2023). Pendidikan Akhlak Dan Karakter Sebagai Landasan Teori Pendidikan Karakter Bangsa
Indonesia.  Hawari  Jurnal  Pendidikan Agama Dan  Keagamaan  Islam, 2(1).
https://doi.org/10.35706/hw.v2i1.5310

Anzaikhan, M. (2021). Pemahaman Pluralistas Ulama Dayah Dan Dampaknya Terhadap Pemikiran
Islam Di Aceh. Abrahamic Religions Jurnal Studi Agama-Agama, 1(2), 202.
https://doi.org/10.22373/arj.v1i2.11214

Fitriah, A. (2020). Identitas Islam Dan Pendidikan Di Era Otonomi Khusus Aceh. Edukasi Jurnal
Penelitian Pendidikan Agama Dan Keagamaan, 18(1), 1-18.
https://doi.org/10.32729/edukasi.v18i1.626

Giuliani, M., Frambach, J., Broadhurst, M., Papadakos, J., Fazelad, R., Driessen, E. W., &
Martimianakis, M. A. (2020). A Critical Review of Representation in the Development of Global
Oncology Curricula and the Influence of Neocolonialism. BMC Medical Education, 20(1).
https://doi.org/10.1186/512909-020-1989-9

Habibullah, H. (2024). Peran [jma’ Dalam Pengembangan Hukum Islam Di Tengah Perubahan Sosial.
Alhadi, 9(2), 58. https://doi.org/10.54248/alhadi.v9i2.4792

Hariyadi, S., Athoillah, S., & Farhan, M. (2022). Pemberdayaan Taman Pendidikan Al-QurJan Untuk
Mencetak Kader Ulama Seperti Lulusan Madrasah Ibtidaiyah Dan Pesantren. /ndonesian Journal
of Community Services, 4(2), 199. https://doi.org/10.30659/ijocs.4.2.199-211

Hayati, M., Ayu, D. M., Ewit, Nurva, Marinda, & Sulastri, S. (2024). Perkembangan Fikih Muamalah
Konteks Transaksi Elektronik. A/-Figh, 2(1), 18-28. https://doi.org/10.59996/al-figh.v2i1.370

Hidayati, H., & Musnandar, A. (2022). Implementasi Metode Pembelajaran Pendidikan Agama Islam
Dalam Perspektif Konsep Rahmatan Lil Alamin. Digjar Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran,
1(3), 330-338. https://doi.org/10.54259/diajar.v113.982

Jai, A. J., Rochman, C., & Nurmila, N. (2020). Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk
Karakter Jujur Pada Siswa. Al-Tadzkiyyah Jurnal Pendidikan Islam, 10Q2), 257-264.
https://doi.org/10.24042/atjpi.v10i2.4781

Kertayasa, H., Syach, A., Yusuf, R. N., & Supriatna, A. K. (2021). Peran Tarekat Sufi Serta
Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam Modern. Edukatif Jurnal llmu Pendidikan, 3(2), 549—
561. https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358

Mansir, F. (2021). Aktualisasi Pendidikan Agama Dan Sains Dalam Character Building Peserta Didik
Di  Sekolah Dan Madrasah. J-Pai Jurnal Pendidikan  Agama  Islam, 7(2).

IQRA, Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 69-77



IQRA ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870 a 77

https://doi.org/10.18860/jpai.v7i2.11704

Mimar, N. H., & Seva, K. (2024). Integritas Nilai Budaya Pada Peradaban Organisasi Masyarakat
Nahdlatul Ulama  Dalam  Membangkitkan = Era  Baru.  Focus, 5(1), 1-12.
https://doi.org/10.26593/focus.v5i1.7791

Mishra, D., & Mishra, A. (2020). Sustainability Inclusion in Informatics Curriculum Development.
Sustainability, 12(14), 5769. https://doi.org/10.3390/su12145769

Muhammad, A., & Kerwanto. (2023). Relevansi Pemikiran Seyyed Hossein Nasr Tentang Integrasi
Islam Dan Sains Terhadap Pendidikan Islam Di Indonesia. Edumulya Jurnal Pendidikan Agama
Islam, 1(2), 8-24. https://doi.org/10.59166/edumulya.v1i2.105

Muhammad Mukhtar S. (2024). Internalization of the Values of Religious Moderation in Islamic
Religious Education at State Senior High School 2 Pinrang. IJoASER (International Journal on
Advanced Science, Education), 7(3), 419-425.
https://doi.org/https://doi.org/10.33648/ijoaser.v7i3.713

Mukhtar.S, M. (2018). Penerapan Pendidikan Multikultural dalam Pembelajaran Pendidikan Agama
Islam.

Nuryana, Z., Xu, W., Kurniawan, L., Sutanti, N., Makruf, S. A., & Nurcahyati, I. (2023). Student
Stress and Mental Health During Online Learning: Potential for Post-Covid-19 School
Curriculum  Development.  Comprehensive  Psychoneuroendocrinology, 14, 100184,
https://doi.org/10.1016/j.cpnec.2023.100184

Palahuddin, P. (2022). Mencari Solusi Defisit Ulama. Edukasi Jurnal Penelitian Pendidikan Agama
Dan Keagamaan, 20(2), 183-200. https://doi.org/10.32729/edukasi.v20i2.1303

Putra, M. 1. (2023). Politik Dan Kebijakan Pendidikan Agama Islam Berbasis Multikultural Menuju
Pendidikan Agama Islam Yang Ideal Di Indonesia. EI-Ghiroh, 21(2), 165-184.
https://doi.org/10.37092/el-ghiroh.v21i2.628

Rasyid, M. D. M. M. S. M. T. H. P. (2021). Manajemen Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama
Islam Dalam Perspektif Pendidikan Multikultural Di Man 3 Sleman. Educandum Jurnal limiah
Pendidikan, 7(2), 219-229. https://blamakassar.e-journal.id/educandum/article/view/545/354

Recker, F., Dugar, M., Bockenhoff, P., Gembruch, U., & Geipel, A. (2022). Development and
Implementation of a Comprehensive Postgraduate Ultrasound Curriculum for Residents in
Obstetrics and Gynecology: A Feasibility Study. Archives of Gynecology and Obstetrics, 306(4),
1045-1051. https://doi.org/10.1007/s00404-022-06554-9

Saputra, M. N. A., & Mubin, M. N. (2021). Urgensi Kurikulum Pendidikan Agama Islam Dalam
Fenomena Radikalisme Di Indonesia. Scaffolding Jurnal Pendidikan Islam Dan
Multikulturalisme, 3(1), 16-28. https://doi.org/10.37680/scaffolding.v3i1.693

Shihab, M. Q. (2016). Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. Lentera Hati.

Sodikin, A., & Ma'arif, M. A. (2021). Penerapan Nilai Islam Moderat Dalam Pembelajaran Pendidikan
Agama Islam Di Perguruan Tinggi. Edukasi Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan
Keagamaan, 19(2), 188-203. https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i2.702

Suprapto, S. (2020). Integrasi Moderasi Beragama Dalam Pengembangan Kurikulum Pendidikan
Agama Islam. Edukasi Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan Keagamaan, 18(3), 355-368.
https://doi.org/10.32729/edukasi.v18i3.750

Sutrisno Hadi. (2007). Statistik. Andi Offset.

Yasin, A., & Rahmadian, M. 1. (2024). Strategi Pendidikan Agama Islam Dalam Menghadapi
Tantangan Pluralisme Agama Di Masyarakat Multikultural. Aksiologi Jurnal Pendidikan Dan
1lmu Sosial. https://doi.org/10.47134/aksiologi.v5i1.208




