
IQRA ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870    69 
 

 

Iqra: Jurnal Ilmu Kependidikan dan Keislaman 
Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 69-77 

DOI: 10.56338/iqra.v21i1.9313 

Website: https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/IQRA   

 

Peran Ulama Qur’ani dan Implikasinya bagi Pendidikan Agama Islam 

Moderatif 

The Role of Qur’anic Scholars and Its Implications for Moderate Islamic 

Religious Education 

 
Nasri Bohari1, Muhammad Mukhtar S2*, Muhammad Yusuf3, Mardan4  
1Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia  
2Sekolah Tinggi Agama Islam DDI Pinrang, Indonesia 
3 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia 
4 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia 

  Article Info  
 

  ABSTRAK  

Article history:  Penelitian ini mengkaji peran ulama Qur’ani dan implikasinya terhadap 

penguatan Pendidikan Agama Islam moderatif. Ulama Qur’ani dipahami 

sebagai figur yang tidak hanya menguasai teks Al-Qur’an secara mendalam, 

tetapi juga mampu menerjemahkan nilai-nilai ilahiah ke dalam realitas sosial 

dengan sikap moderat, bijaksana, dan penuh kasih sayang. Melalui metode 

studi pustaka, penelitian ini menelaah literatur tafsir, karya ulama, serta 

penelitian kontemporer untuk menggali karakter ulama Qur’ani dan 

relevansinya bagi pendidikan modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

ulama Qur’ani berperan sebagai pendidik inklusif yang menjembatani idealitas 

teks dan kebutuhan masyarakat majemuk. Nilai-nilai Qur’ani seperti 

tawassuth, tawazun, tasamuh, dan i‘tidāl dapat diintegrasikan ke dalam 

kurikulum, metode pedagogis, dan kultur lembaga pendidikan untuk 

membentuk peserta didik yang berakhlak, toleran, dan berwawasan luas. 

Penelitian ini menegaskan bahwa penguatan peran ulama Qur’ani merupakan 

strategi penting dalam membangun pendidikan Islam yang moderatif, adaptif, 

dan relevan dalam menghadapi tantangan radikalisme serta intoleransi di era 

global. 

ABSTRACT 

This study examines the role of Qur’anic scholars and its implications for 

strengthening moderate Islamic Religious Education (PAI). Qur’anic scholars are 
understood as figures who not only master the text of the Qur’an deeply but are also 

able to translate divine values into social reality with a moderate, wise, and 

compassionate attitude. Using a library research method, this study reviews tafsir 
literature, hadith sources, classical and contemporary scholarly works to explore the 

characteristics of Qur’anic scholars and their relevance to modern education. The 

findings show that Qur’anic scholars serve as inclusive educators who bridge the 
ideality of the text with the needs of a diverse society. Qur’anic values such as 

tawassuth, tawazun, tasamuh, and i‘tidal can be integrated into curricula, pedagogical 

methods, and institutional culture to shape learners who are ethical, tolerant, and 

broad-minded. This research affirms that strengthening the role of Qur’anic scholars 

is a crucial strategy in developing Islamic education that is moderate, adaptive, and 

relevant in addressing radicalism and intolerance in a globalized era. 

Received 25 Nov, 2025 

Revised 15 Jan, 2026 

Accepted 22 Jan, 2026 

Kata Kunci: 

Ulama Qur’ani, Pendidikan 

Agama Islam Moderatif, 

Nilai-Nilai Qur’ani 

 

 

Keywords 

 

Qur’anic scholars, moderate 

Islamic religious education, 

Qur’anic values 

  This is an open access article under the CC BY-SA license. 
 

 

*Corresponding Author: 

Muhammad Mukhtar S 

Sekolah Tinggi Agama Islam DDI Pinrang 
Email Corresponding Author: muh.mukhtar7@gmail.com  

  

 

 

https://jurnal.unismuhpalu.ac.id/index.php/IQRA
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:muh.mukhtar7@gmail.com


70  ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870 

IQRA, Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 69-77 

 

 

 

LATAR BELAKANG 

Dalam konteks pendidikan Agama Islam di Indonesia, terdapat kecenderungan yang 

mengkhawatirkan terkait fenomena radikalisasi yang semakin marak. Penelitian ini bertujuan untuk 

menyoroti peran Ulama Qur’ani dalam mengembangkan pendidikan agama Islam moderatif sebagai 

respons terhadap tantangan ini. Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk menciptakan 

pendidikan yang tidak hanya mendorong pemahaman yang mendalam terhadap ajaran Islam, tetapi 

juga membangun karakter moderat di kalangan umat. Dengan kata lain, pendidikan agama Islam perlu 

diarahkan untuk mendukung moderasi, menghindari ekstremisme, dan mempromosikan nilai-nilai 

toleransi dan inklusi yang lebih luas dalam masyarakat. 

Salah satu alasan utama untuk melakukan penelitian ini adalah dampak dari radikalisasi yang 

sudah sangat terasa di masyarakat. Kegiatan intoleransi dan ekstremisme telah merusak citra Islam 

sebagai agama yang damai dan toleran. Penelitian oleh Saputra dan Mubin menyoroti perlunya 

pendidikan agama Islam yang adaptif dalam menghadapi fenomena radikalisasi di Indonesia (Saputra 

& Mubin, 2021). Mereka mencatat bahwa kurikulum pendidikan agama harus mampu menjawab 

tantangan radikalisasi dengan menekankan pada nilai-nilai moderat. Ini sejalan dengan peran ulama 

yang diharapkan dapat memberikan arahan dan pembelajaran yang mendukung hal tersebut. 

Di sisi lain, Ulama Qur’ani memiliki kapasitas unik untuk merespons tantangan ini secara 

efektif. Mereka tidak hanya mengajarkan teks-teks suci tetapi juga konteks dan interpretasi yang 

relevan dengan kebutuhan zaman. Meskipun referensi yang digunakan di sini oleh Nuryana et al. tidak 

secara langsung berkaitan dengan pendidikan agama, penting untuk dicatat bahwa lembaga pendidikan 

dalam situasi krisis perlu beradaptasi dan mengambil peran dalam menjawab kebutuhan masyarakat 

(Nuryana et al., 2023). Aspek lain yang penting untuk dicermati adalah urgensi untuk merancang 

kurikulum pendidikan yang tidak hanya berfokus pada intelektual tetapi juga pada aspek sosial dan 

emosional yang mencakup pengembangan pribadi peserta didik. Penelitian mengenai pengembangan 

kurikulum dalam konteks kesehatan dan pembelajaran memang harus mempertimbangkan kebutuhan 

emosional dan sosial peserta didik (Giuliani et al., 2020). 

Pemilihan objek penelitian ini sangatlah logis dan berasal dari beberapa pertimbangan akademis 

yang relevan. Salah satu alasan utama adalah adanya urgensi terkait dengan fenomena radikalisasi dan 

ekstremisme yang semakin meningkat di kalangan generasi muda, yang membutuhkan penanganan 

serius dalam pendidikan agama. Pendidikan agama yang moderat diharapkan dapat membentuk 

karakter dan nilai-nilai luhur di kalangan siswa, mempersiapkan mereka untuk menjadi bagian dari 

masyarakat yang toleran dan inklusif. Oleh karena itu, ulama yang berpegang pada pemahaman 

Qur’ani sangat penting untuk memberikan bimbingan serta wacana yang konstruktif dalam proses 

pendidikan ini (Saputra & Mubin, 2021; Suprapto, 2020). 

Dari sudut pandang teoritis, pendidikan Islam memiliki akar yang mendalam dalam etika dan 

moral yang dapat diaplikasikan untuk menciptakan karakter yang diharapkan. Jai et al. menyatakan 

bahwa pendidikan agama Islam mempunyai peran penting dalam membentuk karakter siswa yang jujur 

dan bertanggung jawab (Jai et al., 2020). Pendidikan ini tidak hanya berfungsi untuk mentransmisikan 

pengetahuan, tetapi juga membangun kedalaman spiritual dan moral yang menjadi landasan dalam 

membentuk suatu masyarakat yang harmonis. Oleh karena itu, peran ulama sebagai figur panutan 

dalam pengajaran nilai-nilai agama Islam moderat menjadi krusial. 

Lebih jauh, aspek pengembangan kurikulum juga menjadi perhatian penting dalam studi ini. 

Seiring dengan perubahan sosial dan banyaknya tantangan yang dihadapi oleh generasi muda saat ini, 

ulama Qur’ani perlu terlibat aktif dalam upaya pengembangan kurikulum pendidikan agama Islam 

yang mengintegrasikan prinsip-prinsip moderasi dan toleransi beragama. Penelitian yang dilakukan 

oleh Suprapto menunjukkan bahwa integrasi moderasi beragama dalam pengembangan kurikulum 

dapat menghasilkan materi yang lebih relevan dan adaptif terhadap kebutuhan masyarakat (Suprapto, 

2020). Selain itu, Mansir menekankan pentingnya menghasilkan generasi yang tidak hanya bermoral 

tetapi juga cerdas, mampu berinteraksi secara kompeten di dalam masyarakat yang semakin plural dan 

multikultural (Mansir, 2021) 

Melalui penekanan pada peran ulama Qur’ani, penelitian ini membawa perspektif baru dalam 

memahami dinamika interaksi antara nilai-nilai agama dengan isu-isu sosial yang berkembang. Alasan 

pemilihan objek ini mencerminkan kesadaran akan kebutuhan untuk mendidik generasi yang tidak 

hanya paham agama tetapi juga mampu menanggapi tantangan zaman dengan cara yang konstruktif, 

selaras dengan pemikiran santri dan ulama (Sodikin & Ma`arif, 2021) 



IQRA ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870    71 
 

 

Selain itu, aspek keberagaman yang ada dalam masyarakat Indonesia, serta fenomena yang 

terjadi di Aceh, membuat peran ulama dan pesantren juga sangat relevan dalam konteks pendidikan 

moderat (Anzaikhan, 2021; Fitriah, 2020). Penelitian ini juga berupaya memperluas pemahaman 

tentang bagaimana kurikulum pendidikan agama Islam harus disusun agar sesuai dengan konteks lokal 

tanpa mengabaikan pendekatan universal yang diajarkan dalam Islam. 

Dengan melihat berbagai alasan di atas, penelitian tentang Peran Ulama Qur’ani dan 

Implikasinya bagi Pendidikan Agama Islam Moderatif menjadi fokus yang sangat penting untuk 

menjawab tantangan global dan lokal, sekaligus memberikan sumbangsih dalam mewujudkan 

masyarakat yang lebih saling menghargai dan demokratis. 

Dalam konteks hubungan dan keterkaitan antara Ulama Qur’ani dan Pendidikan Agama Islam 

Moderatif, terdapat beberapa perspektif teoritis yang membantu menjelaskan bagaimana kedua variabel 

ini saling berinteraksi dan mendukung satu sama lain. Pemilihan ulama Qur’ani sebagai objek dalam 

penelitian ini sangatlah strategis karena adanya peran fundamental yang dimainkan oleh ulama dalam 

memberikan arahan dan pembinaan kesadaran spiritual yang moderat di kalangan masyarakat. 

Pertama, ulama Qur’ani berfungsi sebagai pengajar dan penafsir ajaran agama yang 

berlandaskan pada pemahaman yang mendalam terhadap Al-Qur’an. Dalam hal ini, interpretasi yang 

dikembangkan oleh ulama dapat memengaruhi pengembangan kurikulum pendidikan agama Islam 

yang moderat. Menurut Suprapto, pengembangan kurikulum harus melibatkan nilai-nilai moderasi 

beragama yang dapat berfungsi sebagai jembatan antara ajaran agama dan tantangan modernitas 

(Suprapto, 2020). Ketika ulama Qur’ani mengadopsi pendekatan ini dalam pendidikan, mereka 

menyediakan narasi dan kerangka referensi yang relevan dengan konteks masyarakat Indonesia yang 

multikultural. 

Kedua, keterkaitan ini juga dapat dilihat dari sifat inklusif yang dijunjung oleh pendidikan 

agama Islam moderatif. Dalam studi yang dilakukan oleh Yasin dan Rahmadian, disebutkan bahwa 

pendidikan yang berbasis pada moderasi dan toleransi merupakan respons yang penting dalam 

menghadapi tantangan pluralisme agama (Yasin & Rahmadian, 2024). Oleh karena itu, ulama yang 

berpegang pada pemahaman Qur’ani diharapkan mampu mendidik masyarakat untuk memahami dan 

menghargai perbedaan, yang menjadi landasan penting dalam pendidikan Islam moderatif. 

Selanjutnya, integrasi nilai-nilai moderasi dalam kurikulum pendidikan agama Islam bisa efektif 

dalam meningkatkan pemahaman siswa tentang nilai perdamaian dan kerukunan beragama. Dalam hal 

ini, ulama Qur’ani berperan dalam menyampaikan ajaran Islam yang mengedepankan harmoni atau 

persatuan di antara umat manusia, sebagai fondasi dalam pendidikan karakter. Dengan demikian, 

kurikulum yang dikembangkan dalam kerangka moderatisme tidak hanya menekankan pada aspek 

kognitif, tetapi juga membangun interaksi sosial yang lebih baik di antara siswa dari latar belakang 

yang beragam (Suprapto, 2020) 

Di samping itu, kontribusi ulama Qur’ani tidak hanya terbatas pada pengajaran di kelas, tetapi 

juga dalam pembinaan karakter yang lebih luas. Pendidikan karakter yang ditanamkan melalui ajaran 

ulama memiliki peranan penting dalam membentuk generasi muda yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual, tetapi juga kaya nilai-nilai agama dan moral. Sebagaimana diungkapkan oleh Yasin dan 

Rahmadian, pentingnya pemahaman nilai moderasi dalam pendidikan agama untuk menghadapi 

tantangan masyarakat yang semakin kompleks tidak bisa diremehkan (Yasin & Rahmadian, 2024). 

Oleh karena itu, hubungan antara ulama Qur’ani dan pendidikan agama Islam moderatif secara 

teoritis dapat diuraikan dalam kerangka penguatan nilai-nilai moderasi yang diintegrasikan dalam 

kurikulum pembelajaran. Dengan peran ulama sebagai pendidik yang mengedepankan prinsip-prinsip 

toleransi dan kerukunan, pendidikan agama Islam menjadi wahana strategis dalam menciptakan 

masyarakat yang lebih harmonis dan beradab. 

Kebaruan dari penelitian ini terletak pada integrasi perspektif moderasi dalam pendidikan agama 

Islam yang diangkat melalui peran ulama Qur’ani. Meskipun berbagai penelitian telah diselenggarakan 

tentang pendidikan agama dan peranan ulama, penelitian ini menekankan pada pendekatan khusus 

yang menggabungkan pemahaman mendalam terhadap Al-Qur’an dan relevansi teks-teks tersebut 

dalam konteks kekinian. Studi ini bertujuan untuk menggali bagaimana ulama Qur’ani dapat 

berkolaborasi dalam merespons tantangan radikalisasi, intoleransi, dan pluralisme di dalam masyarakat 

modern. 

Melalui pendekatan ini, penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis yang 

memperkuat hubungan antara pendidikan agama dengan konteks sosial yang kompleks, serta 

menawarkan model pedagogis yang inklusif dan moderat, menuju generasi yang lebih toleran dan 



72  ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870 

IQRA, Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 69-77 

 

 

terbuka (Yasin & Rahmadian, 2024). Penelitian ini juga membedakan dirinya dari karya sebelumnya 

dengan fokus pada karakteristik pendidikan agama Islam yang modern sekaligus tetap berpegang pada 

nilai-nilai Qur’ani yang autentik (Suprapto, 2020; Yasin & Rahmadian, 2024). 

Penelitian ini bermanfaat untuk memperkuat pengembangan pendidikan Islam moderatif melalui 

pemanfaatan nilai-nilai yang direpresentasikan ulama Qur’ani, seperti moderasi, keseimbangan, 

toleransi, dan keadilan, yang dapat diintegrasikan ke dalam kurikulum, metode pembelajaran, dan 

kultur lembaga pendidikan. Penelitian ini juga membantu mendorong terbentuknya peserta didik yang 

berakhlak mulia dan mampu hidup harmonis dalam masyarakat majemuk. Adapun tujuannya adalah 

mengkaji peran ulama Qur’ani sebagai pendidik inklusif serta merumuskan integrasi nilai-nilai Qur’ani 

dalam pendidikan untuk mencegah ekstremisme dan membangun karakter moderat. 

Dengan mengaitkan antara peran ulama Qur’ani dengan pendidikan agama Islam moderatif, 

penelitian ini tidak hanya akan menawarkan solusi untuk berbagai tantangan pendidikan saat ini tetapi 

juga memberikan sumbangsih bagi pembentukan masyarakat yang lebih adil dan harmonis di masa 

depan. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka (library research) sebagaimana dijelaskan 

oleh Sutrisno Hadi dengan fokus pada kajian konseptual serta analisis terhadap Peran Ulama Qur’ani 

dan Implikasinya bagi Pendidikan Agama Islam Moderatif (Sutrisno Hadi, 2007). Data penelitian 

dihimpun dari sumber primer dan sekunder, meliputi ayat-ayat Al-Qur’an, karya para ulama, jurnal 

ilmiah, buku-buku pendidikan, serta dokumen kurikulum. Teknik analisis yang digunakan adalah 

deskriptif-analitis dan tematik (maudhu’i), yakni dengan menghimpun dan mengelompokkan ayat-ayat 

serta literatur yang relevan dengan tema penelitian, kemudian mengkajinya untuk menggali nilai-nilai 

pendidikan yang sesuai. Hasil analisis tersebut selanjutnya dihubungkan dengan Implikasinya bagi 

Pendidikan Agama Islam Moderatif. 

 

 

HASIL DAN DISKUSI 

Kajian Linguistik Istilah ‘Ulamā’, ‘Ilm, dan Hikmah 

Secara etimologis, kata “ulama” berasal dari  bahasa  Arab  yaitu  “ʿulamāʾ”  yang merupakan  

bentuk  jamak  dari  kata  “ālim” yang   berarti   orang   yang   mengetahui   atau memiliki   

pengetahuan.   Dengan   demikian, ulama   secara   harfiah   berarti   orang-orang yang   mengetahui   

atau   berilmu.   Para   ahli bahasa menyebutkan bahwa bentuk jamak ini merujuk   pada   tiga   orang   

atau   lebih   yang memiliki  pengetahuan,  meskipun  tidak  harus mendalam.  Pengetahuannya pun 

tidak secara eksklusif terbatas pada pengetahuan agama, juga mencakup ilmu-ilmu lainnya yang 

bermanfaat bagi umat manusia. Al-Qur’an memuat referensi   mengenai   konsep   ulama.   Istilah 

“ulama” yang berasal dari akar kata ‘ain-lâm-mîm-alif-hamzah, dalam bentuk     plural “ʿulamāʾ”, 

hanya muncul dua kali dalam Al-Qur’an.  Pertama,  dalam  surah  al-Syuʿarāʾ ayat  197,  dan kedua,  

dalam  surah  Fâthir  ayat 28 (Shihab, 2016). 

Istilah ‘ulamā’ mencakup aspek keilmuan (‘ilm) dan hikmah (kebijaksanaan), yang merujuk 

pada kemampuan mereka dalam mengintegrasikan pengetahuan dengan praktik kehidupan nyata. 

Dalam konteks ini, ‘ilm tidak hanya sekadar akumulasi informasi teoretis, tetapi juga mencakup 

pemahaman mendalam terhadap realitas sosial dan spiritual yang berpijak pada wahyu ilahi. Sementara 

itu, hikmah merepresentasikan kemampuan menerapkan ilmu secara proporsional, adil, dan penuh 

kebijaksanaan sesuai dengan tuntutan konteks dan zaman. Dalam Al-Qur’an, kedua konsep ini saling 

melengkapi: ‘ilm menggambarkan pengetahuan yang bersumber dari wahyu dan akal, sedangkan 

hikmah merepresentasikan kebijaksanaan dalam mengaplikasikan ilmu tersebut secara kontekstual.  

Dengan demikian, seorang ‘ālim bukan hanya cendekiawan yang menguasai teks-teks 

keagamaan, tetapi juga sosok yang mampu mentransformasikan ilmu menjadi tindakan yang membawa 

kemaslahatan bagi masyarakat (Hayati et al., 2024). Istilah ini tidak hanya menunjukkan penguasaan 

ilmu agama, tetapi juga keterlibatan aktif dalam memelihara nilai-nilai moral, sosial, dan etika, serta 

berperan sebagai agen peradaban yang menjaga harmoni antara wahyu dan realitas empiris.  

Oleh karena itu, ulama diharapkan memiliki kedalaman spiritual, ketajaman intelektual, serta 

kemampuan analitis yang tepat guna dalam menghadapi kompleksitas tantangan zaman modern 

(Kertayasa et al., 2021). Mereka berfungsi sebagai penyeimbang antara rasionalitas ilmiah dan intuisi 

spiritual, yang keduanya menjadi landasan penting bagi kematangan intelektual sekaligus keutuhan 



IQRA ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870    73 
 

 

moral seorang ulama. Al-Qur’an secara eksplisit menyebutkan term ‘ulamā’, seperti dalam QS. Al-

Fathir: 28  

Term ‘ulamā’ secara eksplisit hanya disebut satu kali dalam QS. Fâthir  ayat 28: (Sesungguhnya 

yang takut kepada Allah di antara hamba-hamba-Nya hanyalah ulama). Ayat ini menempatkan ulama 

pada posisi eksklusif, di mana ketakutan (khauf) sejati muncul sebagai hasil dari ‘ilm mendalam 

tentang qudrah (kekuasaan) dan ’adālah (keadilan) Ilahi.   

Ayat tetrsebut menegaskan bahwa ulama adalah orang-orang yang memiliki pengetahuan dan 

ketakwaan (Habibullah, 2024; Palahuddin, 2022). Kedua ayat tersebut menggambarkan bahwa ilmu 

dan ketakwaan merupakan dua unsur yang tak terpisahkan dalam konstruksi keulamaan: pengetahuan 

tanpa ketakwaan akan kehilangan arah moral, sedangkan ketakwaan tanpa ilmu berisiko terjebak dalam 

fanatisme yang sempit. Konteks ayat-ayat ini menunjukkan tingginya kedudukan ulama dalam 

masyarakat Islam dan pentingnya pendidikan serta penguasaan ilmu dalam melaksanakan tugas 

keulamaan tersebut (Mimar & Seva, 2024)  

 

Konsep Ulama dalam Al-Qur’an: Makna, Karakteristik, Etos Keilmuan, Amanah Etis 

Dalam konteks Al-Qur’an, ulama diidentifikasi sebagai individu yang memiliki pengetahuan 

mendalam tentang ajaran Islam dan mampu menerapkannya dalam konteks kehidupan sehari-hari. 

Makna ulama, sebagaimana terimplikasi dalam berbagai ayat Al-Qur’an, mencakup sifat-sifat seperti 

kearifan, kebijaksanaan, dan kemampuan untuk memberikan petunjuk yang tepat kepada umat. Al-

‘Ankabut: 46, misalnya, memberikan penekanan pada pentingnya dialog dan pemahaman antaragama, 

menunjukkan bahwa ulama memiliki tanggung jawab moral untuk menciptakan pemahaman yang lebih 

baik di antara orang-orang dari latar belakang yang berbeda (Ali, 2023). Hal ini menjadikan 

karakteristik ulama tidak hanya sebagai pengajar, tetapi juga sebagai jembatan yang menghubungkan 

antara nilai-nilai spiritual dan tantangan sosial yang dihadapi masyarakat saat ini. 

Etos keilmuan ulama Qur’ani juga sangat terkait dengan komitmen mereka untuk belajar dan 

mengajar. Dalam konteks Al-Qur'an, khususnya dalam surah Al-Mujadilah: 11, ada penekanan pada 

orang-orang yang beriman dan berilmu yang akan mendapatkan kedudukan yang lebih tinggi di sisi 

Allah. Hal ini menunjukkan bahwa etos keilmuan bukan hanya tentang pengejaran pengetahuan, tetapi 

juga tentang tanggung jawab sosial untuk mendukung perkembangan masyarakat (Nuryana et al., 

2023). Ulama yang berpegang pada prinsip-prinsip Qur’ani harus selalu siap mengeksplorasi dan 

mengembangkan pengetahuan mereka dalam konteks yang relevan, dengan tujuan untuk memberikan 

kontribusi yang positif bagi kemaslahatan umat. 

Dalam hal amanah etis, ulama Qur’ani diharuskan untuk memegang prinsip kejujuran, integritas, 

serta komitmen untuk menyampaikan kebenaran sesuai dengan ajaran Islam. Kepercayaan ini menjadi 

landasan bagi ulama dalam menjalankan tugas dan tanggung jawab mereka, dan harus diterapkan baik 

dalam pengajaran maupun dalam interaksi sosial. Al-Qur'an, dalam surah An-Nahl: 90, menekankan 

pada keadilan, kebaikan, dan pengembangan hubungan baik antara sesama manusia. Dengan demikian, 

ulama memiliki amanah etis untuk menanamkan nilai-nilai ini ke dalam proses pendidikan dan 

bimbingan yang mereka berikan kepada masyarakat, dengan harapan dapat menciptakan generasi yang 

tidak hanya berpengetahuan, tetapi juga berintegritas dan bertanggung jawab (Palahuddin, 2022; 

Recker et al., 2022). 

 

Nilai-nilai Keulamaan Qur’ani yang Relevan bagi Pendidikan Islam Moderatif 

Tujuan pendidikan Islam moderatif adalah untuk membangun karakter peserta didik yang 

berlandaskan pada nilai-nilai Qur’ani, yang mencakup aspek spiritual, moral, dan sosial. Nilai-nilai 

keulamaan yang terdapat di dalam Al-Qur’an memberikan landasan yang kokoh bagi pendidikan yang 

menekankan pada konsep moderasi. Salah satu nilai keulamaan yang sangat relevan adalah prinsip 

toleransi, di mana umat Islam diajarkan untuk saling menghormati dan berinteraksi dengan baik, 

bahkan kepada mereka yang berbeda keyakinan. Dalam konteks pendidikan, prinsip ini dapat 

diterapkan untuk menanamkan rasa saling menghargai dan pengertian di antara siswa dari berbagai 

latar belakang, sehingga menciptakan atmosfer pendidikan yang kooperatif dan inklusif (Sodikin & 

Ma`arif, 2021). 

Karakteristik dan etos keilmuan ulama Qur’ani juga memainkan peran penting dalam 

membentuk pendidikan Islam moderatif. Al-Qur’an tidak hanya mendorong penguasaan ilmu 

pengetahuan, tetapi juga menekankan pentingnya niat yang tulus dalam menyampaikan dan 

mengamalkan pengetahuan. Hal ini terlihat dalam Surah Al-Imran ayat 79 yang menegaskan bahwa 



74  ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870 

IQRA, Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 69-77 

 

 

seseorang yang mirip dengan ulama adalah mereka yang mampu mengamalkan ilmunya untuk 

kebaikan masyarakat. Dalam praktik pendidikan, ini menuntut para pendidik untuk tidak hanya 

mengajarkan teori, tetapi juga mengintegrasikan nilai-nilai etis dan moral dalam setiap aspek 

pembelajaran. Dengan cara ini, ulama yang berkomitmen pada nilai-nilai Qur’ani dapat berfungsi 

sebagai teladan bagi peserta didik, menginspirasi mereka untuk mengembangkan karakter yang berbudi 

pekerti tinggi dan etika yang kuat (Sodikin & Ma`arif, 2021; Suprapto, 2020) 

Lebih jauh, amanah etis yang diemban oleh ulama Qur’ani menjadi landasan bagi pembentukan 

pendidikan yang menekankan kejujuran, integritas, dan tanggung jawab sosial. Al-Qur’an 

menggarisbawahi bahwa ilmu harus digunakan untuk kebaikan dan tidak boleh disalahgunakan. Dalam 

konteks pendidikan, pesan ini mengajak para pendidik untuk mendorong siswa agar tidak hanya fokus 

pada pencapaian akademis semata, tetapi juga untuk mengimplementasikan nilai-nilai positif dalam 

kehidupan sehari-hari mereka. Pengintegrasian nilai-nilai ini dalam kurikulum pendidikan agama Islam 

diharapkan mampu membentuk individu yang tidak hanya cerdas secara kognitif, tetapi juga memiliki 

kepekaan sosial dan moral yang tinggi, sehingga menjadi agen perubahan yang dapat menyebarkan 

nilai-nilai moderasi dan toleransi di dalam masyarakat (Muhammad & Kerwanto, 2023; Mukhtar.S, 

2018; Putra, 2023) 

 

Implikasi Konsep Ulama Qur’ani terhadap Pengembangan PAI Moderatif 

Implikasi konsep ulama Qur’ani terhadap pengembangan Pendidikan Agama Islam (PAI) 

moderatif sangat signifikan dan beragam. Ulama Qur’ani yang memiliki pemahaman mendalam 

mengenai teks-teks suci Al-Qur’an tidak hanya berperan sebagai pengajar, tetapi juga sebagai teladan 

yang memperkuat nilai-nilai moderat dalam pendidikan. Salah satu implikasinya adalah penekanan 

pada metodologi pengajaran yang inklusif dan dialogis, sehingga siswa dapat memahami dan 

mengaplikasikan ajaran Islam dalam konteks kehidupan yang penuh dengan perbedaan. Seperti yang 

dinyatakan oleh Sodikin dan Ma`Arif, pendidikan yang mengintegrasikan nilai-nilai moderat akan 

menciptakan lingkungan belajar yang lebih mendukung keragaman dan toleransi (Sodikin & Ma`arif, 

2021). Meluasnya pengertian tersebut di kalangan pendidik PAI dapat menjadi langkah awal dalam 

menumbuhkan pemahaman yang lebih menyeluruh tentang pluralisme dalam masyarakat (Hariyadi et 

al., 2022). 

Konsep ulama Qur’ani juga sangat berperan dalam mengedepankan nilai-nilai kemanusiaan dan 

keadilan sosial dalam kurikulum PAI. Dalam konteks ini, pendidikan tidak hanya dipandang sebagai 

transfer pengetahuan, tetapi juga sebagai upaya untuk membentuk karakter siswa yang menghargai 

keadilan, kesetaraan, dan solidaritas. Penerapan nilai-nilai ini dapat dilihat dalam pendidikan akhlak 

yang ditekankan dalam Al-Qur'an, terutama mengenai perlunya sikap rendah hati, kasih sayang, dan 

kepedulian terhadap sesama. Seperti yang ditunjukkan dalam penelitian oleh Hidayati dan Musnandar, 

implementasi metode pembelajaran berdasarkan nilai-nilai rahmatan lil alamin dapat meningkatkan 

penghayatan nilai-nilai kemanusiaan dalam kurikulum (Hidayati & Musnandar, 2022). Dengan 

demikian, ulama Qur’ani dapat memberikan pengaruh positif yang kuat dalam menangani tantangan 

sosial yang ada, terutama di lingkungan pendidikan. 

Selain itu, ulama Qur’ani dapat mendukung pengembangan kurikulum PAI yang inovatif dan 

responsif terhadap perubahan zaman. Dalam hal ini, pendekatan yang lebih progresif dan adaptif 

diperlukan untuk mengatasi masalah-masalah kontemporer, seperti radikalisasi agama dan intoleransi. 

Pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai Qur’ani dan diajarkan oleh ulama yang mengedepankan 

moderatisme diharapkan dapat mengarahkan siswa untuk menjadi agen perubahan yang proaktif dalam 

masyarakat. Sebagaimana diuraikan oleh Suprapto, ada kebutuhan untuk mengembangkan kurikulum 

yang mampu menjawab tantangan zaman dengan pendekatan yang inovatif dan berbasis nilai 

(Suprapto, 2020). Implikasi ini menunjukkan pentingnya kolaborasi antara ulama dan pendidik dalam 

pengembangan kurikulum yang relevan dan mencerminkan kebutuhan sosial saat ini, agar PAI bisa 

menjadi alat yang efektif dalam mendidik generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga bijaksana dan 

mampu berkontribusi secara positif di lingkungan yang multikultural. 

 

Analisis Relevansi Ulama Qur’ani dalam Konteks Tantangan PAI Era Digital 

Analisis relevansi ulama Qur’ani dalam konteks tantangan Pendidikan Agama Islam di era 

digital mengungkapkan betapa pentingnya peran mereka dalam membentuk pendidikan yang responsif 

terhadap perkembangan teknologi dan informasi saat ini. Ulama Qur’ani menjadi garda depan dalam 

menyebarkan pemahaman yang mendalam tentang Al-Qur’an dan mengadaptasi ajaran Islam ke dalam 



IQRA ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870    75 
 

 

konteks digital. Di era di mana informasi dapat dengan mudah diakses dan dibagikan, tantangan bagi 

pendidik Islam adalah untuk memastikan bahwa pendekatan yang diambil tetap sesuai dengan ajaran 

Islam yang moderat dan toleran, sambil juga memanfaatkan alat digital sebagai sarana pendidikan yang 

efektif (Sodikin & Ma`arif, 2021). Sebagaimana dinyatakan oleh Sodikin dan Ma`Arif, integrasi nilai 

moderat dalam pembelajaran PAI dapat membantu mahasiswa dalam menghadapi tantangan pluralisme 

dan radikalisasi yang semakin meningkat (Mukhtar S, 2024; Sodikin & Ma`arif, 2021). 

Ulama Qur’ani, melalui keahlian mereka, berperan dalam mengembangkan kurikulum yang 

tidak hanya relevan dengan konteks kontemporer, tetapi juga tetap berpegang pada prinsip-prinsip 

Qur’ani yang bermartabat. Pernyataan Hidayati dan Musnandar menekankan perlunya penerapan 

metode pembelajaran yang fleksibel dan responsif terhadap kebutuhan generasi yang dibesarkan dalam 

lingkungan digital (Mishra & Mishra, 2020; Rasyid, 2021). Di sini, ulama dapat berkolaborasi dengan 

praktisi pendidikan untuk mengintegrasikan teknologi digital dengan cara yang dapat membantu siswa 

mengenali dan memahami ajaran Islam dengan lebih baik. Hal ini penting, mengingat tantangan 

disinformasi dan ekstremisme yang bisa muncul di dunia maya. 

Selain itu, di era digital, ulama Qur’ani dapat memainkan peran penting dalam meningkatkan 

literasi media dan digital di kalangan siswa. Menurut penelitian oleh Palahuddin, upaya pendidikan 

PAI perlu diarahkan untuk membekali siswa dengan keterampilan kritis yang memungkinkan mereka 

untuk menilai informasi dari sumber-sumber digital dengan bijaksana (Palahuddin, 2022). Dengan 

memberdayakan siswa untuk dapat mengakses dan menyaring informasi yang benar, serta memahami 

konteks ajaran Islam yang sebenarnya, ulama berkontribusi dalam menciptakan generasi yang tidak 

hanya paham agamanya, tetapi juga memiliki pemahaman yang luas mengenai isu-isu global dan lokal 

yang relevan. Oleh karena itu, tindakan ulama Qur’ani dalam mengembangkan PAI di era digital harus 

disertai dengan pemahaman yang mendalam tentang tantangan dan peluang yang ada dalam dunia 

digital, menjadikan mereka sebagai penghubung antara ajaran agama dan kebutuhan masyarakat 

kontemporer. 

 

KESIMPULAN 

Ulama Qur’ani merupakan figur yang tidak hanya menguasai teks Al-Qur’an secara 

mendalam, tetapi juga mampu menghadirkan nilai-nilai ilahiah ke dalam realitas sosial dengan 

penuh kebijaksanaan, kasih sayang, dan keadilan. Karakter ulama semacam ini tercermin dari 

integritas moral, keluasan ilmu, ketajaman spiritual, serta komitmen mereka dalam menjaga 

kemurnian ajaran Islam sambil tetap adaptif terhadap dinamika zaman. Dalam konteks 

pendidikan Agama Islam moderatif, ulama Qur’ani berperan sebagai role model yang 

menampilkan sosok pendidik yang inklusif, dialogis, dan berorientasi kemaslahatan. Mereka menjadi 

jembatan antara idealitas teks dan realitas sosial, sekaligus penuntun umat dalam memahami agama 

secara seimbang menghindarkan ekstremisme, intoleransi, dan sikap keberagamaan yang kaku. 

Implikasi keberadaan ulama Qur’ani bagi pendidikan Islam moderatif sangat signifikan. Nilai-

nilai Qur’ani yang mereka representasikan, seperti tawassuth (moderat), tawazun (seimbang), tasamuh 

(toleran), dan i’tidal (adil), dapat diintegrasikan ke dalam kurikulum, metode pedagogis, dan kultur 

lembaga pendidikan. Hal ini mendorong lahirnya proses pembelajaran yang tidak hanya menekankan 

penguasaan kognitif, tetapi juga pembentukan karakter dan akhlak mulia. Kehadiran ulama Qur’ani 

berkontribusi pada pengembangan peserta didik yang memiliki pemahaman agama yang mendalam 
sekaligus mampu berinteraksi secara konstruktif dalam masyarakat yang majemuk. 

 

IMPLIKASI 

Secara teoritis, penelitian ini memperkuat konsep Ulama Qur’ani sebagai figur berotoritas yang 

tidak hanya menguasai teks keagamaan, tetapi juga mampu menerjemahkan nilai-nilai Qur’ani secara 

kontekstual, humanis, dan moderat. Temuan ini menambah wawasan dalam pengembangan teori 

Pendidikan Agama Islam moderatif dengan menegaskan bahwa nilai tawasuth, tasamuh, keadilan, dan 

hikmah menjadi fondasi penting bagi konstruksi kurikulum dan paradigma pembelajaran yang inklusif. 

Secara praktis, penelitian ini memberikan arah bagi penguatan peran guru PAI sebagai 

representasi Ulama Qur’ani melalui keteladanan akhlak, keluasan wawasan, dan kemampuan 

menyampaikan ajaran agama secara dialogis. Implikasi praktis lainnya meliputi integrasi nilai-nilai 

moderasi beragama dalam kurikulum, metode pembelajaran, dan program literasi keagamaan yang 

lebih kontekstual. Lembaga pendidikan dapat mengembangkan pelatihan guru tentang moderasi, 



76  ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870 

IQRA, Vol. 21 No. 1 Januari, 2026. p. 69-77 

 

 

manajemen keragaman, serta tafsir tematik agar nilai-nilai Qur’ani dapat terinternalisasi secara efektif. 

Hasil penelitian ini dapat dijadikan dasar dalam penyusunan kebijakan pendidikan yang lebih inklusif, 

humanis, dan responsif terhadap potensi radikalisme, sehingga pendidikan Islam mampu melahirkan 

generasi yang berkarakter moderat dan berwawasan luas. 
 

BATASAN 

Kajian ini sangat bergantung pada sumber pustaka sehingga kedalaman analisis ditentukan oleh 

ketersediaan literatur yang dapat diakses. Beragamnya penafsiran ulama terhadap konsep ulama 

Qur’ani juga membatasi penelitian untuk menghasilkan definisi yang sepenuhnya universal. Selain itu, 

penelitian ini tidak menggunakan data lapangan sehingga belum mampu menggambarkan praktik 

implementasi moderasi beragama secara empiris di lembaga pendidikan. Variasi konteks sosial-budaya 

yang mempengaruhi peran ulama juga tidak dikaji secara luas. Analisis implikasi yang diberikan 

bersifat konseptual sehingga efektivitasnya dalam praktik belum terukur. Di samping itu, fokus 

penelitian yang lebih menonjolkan perspektif keagamaan membuat aspek pedagogis modern belum 

tergarap secara mendalam. 

 

REKOMENDASI 

Penelitian selanjutnya disarankan untuk memperluas pendekatan dengan menggabungkan studi 

pustaka dan penelitian lapangan agar gambaran peran ulama Qur’ani dalam praktik pendidikan 

moderatif dapat terlihat lebih konkret. Peneliti berikutnya juga perlu menggali lebih banyak sumber 

klasik dan kontemporer sehingga pemaknaan terhadap konsep ulama Qur’ani menjadi lebih 

komprehensif. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ali, A. (2023). Pendidikan Akhlak Dan Karakter Sebagai Landasan Teori Pendidikan Karakter Bangsa 

Indonesia. Hawari Jurnal Pendidikan Agama Dan Keagamaan Islam, 2(1). 

https://doi.org/10.35706/hw.v2i1.5310 

Anzaikhan, M. (2021). Pemahaman Pluralistas Ulama Dayah Dan Dampaknya Terhadap Pemikiran 

Islam Di Aceh. Abrahamic Religions Jurnal Studi Agama-Agama, 1(2), 202. 

https://doi.org/10.22373/arj.v1i2.11214 

Fitriah, A. (2020). Identitas Islam Dan Pendidikan Di Era Otonomi Khusus Aceh. Edukasi Jurnal 

Penelitian Pendidikan Agama Dan Keagamaan, 18(1), 1–18. 

https://doi.org/10.32729/edukasi.v18i1.626 

Giuliani, M., Frambach, J., Broadhurst, M., Papadakos, J., Fazelad, R., Driessen, E. W., & 

Martimianakis, M. A. (2020). A Critical Review of Representation in the Development of Global 

Oncology Curricula and the Influence of Neocolonialism. BMC Medical Education, 20(1). 

https://doi.org/10.1186/s12909-020-1989-9 

Habibullah, H. (2024). Peran Ijma’ Dalam Pengembangan Hukum Islam Di Tengah Perubahan Sosial. 

Alhadi, 9(2), 58. https://doi.org/10.54248/alhadi.v9i2.4792 

Hariyadi, S., Athoillah, S., & Farhan, M. (2022). Pemberdayaan Taman Pendidikan Al-Qur�an Untuk 

Mencetak Kader Ulama Seperti Lulusan Madrasah Ibtidaiyah  Dan Pesantren. Indonesian Journal 

of Community Services, 4(2), 199. https://doi.org/10.30659/ijocs.4.2.199-211 

Hayati, M., Ayu, D. M., Ewit, Nurva, Marinda, & Sulastri, S. (2024). Perkembangan Fikih Muamalah 

Konteks Transaksi Elektronik. Al-Fiqh, 2(1), 18–28. https://doi.org/10.59996/al-fiqh.v2i1.370 

Hidayati, H., & Musnandar, A. (2022). Implementasi Metode Pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

Dalam Perspektif Konsep Rahmatan Lil Alamin. Diajar Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran, 

1(3), 330–338. https://doi.org/10.54259/diajar.v1i3.982 

Jai, A. J., Rochman, C., & Nurmila, N. (2020). Peran Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk 

Karakter Jujur Pada Siswa. Al-Tadzkiyyah Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 257–264. 

https://doi.org/10.24042/atjpi.v10i2.4781 

Kertayasa, H., Syach, A., Yusuf, R. N., & Supriatna, A. K. (2021). Peran Tarekat Sufi Serta 

Relevansinya Terhadap Pendidikan Islam Modern. Edukatif Jurnal Ilmu Pendidikan, 3(2), 549–

561. https://doi.org/10.31004/edukatif.v3i2.358 

Mansir, F. (2021). Aktualisasi Pendidikan Agama Dan Sains Dalam Character Building Peserta Didik 

Di Sekolah Dan Madrasah. J-Pai Jurnal Pendidikan Agama Islam, 7(2). 



IQRA ISSN: P-0216-4949 / E-2615-4870    77 
 

 

https://doi.org/10.18860/jpai.v7i2.11704 

Mimar, N. H., & Seva, K. (2024). Integritas Nilai Budaya Pada Peradaban Organisasi Masyarakat 

Nahdlatul Ulama Dalam Membangkitkan Era Baru. Focus, 5(1), 1–12. 

https://doi.org/10.26593/focus.v5i1.7791 

Mishra, D., & Mishra, A. (2020). Sustainability Inclusion in Informatics Curriculum Development. 

Sustainability, 12(14), 5769. https://doi.org/10.3390/su12145769 

Muhammad, A., & Kerwanto. (2023). Relevansi Pemikiran Seyyed Hossein Nasr Tentang Integrasi 

Islam Dan Sains Terhadap Pendidikan Islam Di Indonesia. Edumulya Jurnal Pendidikan Agama 

Islam, 1(2), 8–24. https://doi.org/10.59166/edumulya.v1i2.105 

Muhammad Mukhtar S. (2024). Internalization of the Values of Religious Moderation in Islamic 

Religious Education at State Senior High School 2 Pinrang. IJoASER (International Journal on 

Advanced Science, Education), 7(3), 419–425. 

https://doi.org/https://doi.org/10.33648/ijoaser.v7i3.713 

Mukhtar.S, M. (2018). Penerapan Pendidikan Multikultural dalam Pembelajaran Pendidikan Agama 

Islam. 

Nuryana, Z., Xu, W., Kurniawan, L., Sutanti, N., Makruf, S. A., & Nurcahyati, I. (2023). Student 

Stress and Mental Health During Online Learning: Potential for Post-Covid-19 School 

Curriculum Development. Comprehensive Psychoneuroendocrinology, 14, 100184. 

https://doi.org/10.1016/j.cpnec.2023.100184 

Palahuddin, P. (2022). Mencari Solusi Defisit Ulama. Edukasi Jurnal Penelitian Pendidikan Agama 

Dan Keagamaan, 20(2), 183–200. https://doi.org/10.32729/edukasi.v20i2.1303 

Putra, M. I. (2023). Politik Dan Kebijakan Pendidikan Agama Islam Berbasis Multikultural Menuju 

Pendidikan Agama Islam Yang Ideal Di Indonesia. El-Ghiroh, 21(2), 165–184. 

https://doi.org/10.37092/el-ghiroh.v21i2.628 

Rasyid, M. D. M. M. S. M. T. H. P. (2021). Manajemen Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama 

Islam Dalam Perspektif Pendidikan Multikultural Di Man 3 Sleman. Educandum Jurnal Ilmiah 

Pendidikan, 7(2), 219–229. https://blamakassar.e-journal.id/educandum/article/view/545/354 

Recker, F., Dugar, M., Böckenhoff, P., Gembruch, U., & Geipel, A. (2022). Development and 

Implementation of a Comprehensive Postgraduate Ultrasound Curriculum for Residents in 

Obstetrics and Gynecology: A Feasibility Study. Archives of Gynecology and Obstetrics, 306(4), 

1045–1051. https://doi.org/10.1007/s00404-022-06554-9 

Saputra, M. N. A., & Mubin, M. N. (2021). Urgensi Kurikulum Pendidikan Agama Islam Dalam 

Fenomena Radikalisme Di Indonesia. Scaffolding Jurnal Pendidikan Islam Dan 

Multikulturalisme, 3(1), 16–28. https://doi.org/10.37680/scaffolding.v3i1.693 

Shihab, M. Q. (2016). Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an. Lentera Hati. 

Sodikin, A., & Ma`arif, M. A. (2021). Penerapan Nilai Islam Moderat Dalam Pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam Di Perguruan Tinggi. Edukasi Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan 

Keagamaan, 19(2), 188–203. https://doi.org/10.32729/edukasi.v19i2.702 

Suprapto, S. (2020). Integrasi Moderasi Beragama Dalam Pengembangan Kurikulum Pendidikan 

Agama Islam. Edukasi Jurnal Penelitian Pendidikan Agama Dan Keagamaan, 18(3), 355–368. 

https://doi.org/10.32729/edukasi.v18i3.750 

Sutrisno Hadi. (2007). Statistik. Andi Offset. 

Yasin, A., & Rahmadian, M. I. (2024). Strategi Pendidikan Agama Islam Dalam Menghadapi 

Tantangan Pluralisme Agama Di Masyarakat Multikultural. Aksiologi Jurnal Pendidikan Dan 

Ilmu Sosial. https://doi.org/10.47134/aksiologi.v5i1.208 
 


